
Опубликовано на Швейцария: новости на русском языке (https://nashagazeta.ch)

Père Ioann : « Il n'y a qu'une seule
boussole dans la vie, c'est la conscience

»

06.01.2025.

Père Ioann

Le 18 novembre 2024, La Patrie, film réalisé par Alexandre Arkhangelski et Tatiana
Sorokina, était projeté à l'Université de Genève. Et aujourd'hui, en ce jour de Noël
orthodoxe, j’accueille son personnage principal – le Père Ioann.

J’espère que la plupart d’entre vous ont déjà vu ce film, ou tout au moins lu ma chronique
réalisée sur ce sujet. Mais au cas où, je rappelle que mon interlocuteur de ce jour est né en
Sardaigne et s'appelait alors Giovanni Guaita. Âgé de 18 ans, il partait pour la Suisse où il
apprenait le russe, puis pour la Russie où, dans les années 1980, il rencontrait le père
Alexandre Men – un homme qui eut sur lui une influence telle que Giovanni Guaita décidait
de demeurer dans ce pays. Le 28 mars 2010, il était ordonné diacre par le métropolite
Hilarion (Alfeyev), ceci en l'église des Douleurs sur Ordynka à Moscou. Le 31 octobre 2010,
il recevait la tonsure monastique au sein de la cathédrale de la Trinité de la Laure de la
Trinité-Sergius. Le moine nouvellement tonsuré recevait le nom de Ioann en l'honneur du
Saint Prophète et Précurseur Ioann (lors de son baptême, lui recevait le nom de Jean le
Théologien). Le 30 mai 2014, il était fait prêtre de l'église des saints martyrs Cosmas et
Damian à Shubin, Moscou. Le père Ioann commença à attirer sur lui l'attention lorsque, le
27 juillet 2019, il décidait d’aider les manifestants de la rue Tverskaïa qui s'étaient réfugiés
dans la cour de l'église et servait un bref service de prière pour la paix. Le 18 septembre de
la même année, il signait une lettre paraphée par différents prêtres défendant les
personnes impliquées dans l’« affaire de Moscou ».

Père Ioann, lors de la projection à Genève du film La Patrie, il y avait beaucoup
de monde ; nous avons dû apporter des chaises des salles de classe voisines.
Chacun était très impatient de vous voir, d'autant que Genève n'est pas pour
vous une ville étrangère. Toutes ces personnes s'intéressaient à votre sort.
Qu'est-ce qui vous a empêché de venir ?

Malheureusement, je ne pouvais pas ce jour-là. C'était un lundi. Il y a des offices le samedi
et le dimanche. Bref, je n'ai pas pu m'organiser, ce que je regrette sincèrement aujourd'hui.

https://nashagazeta.ch
https://nashagazeta.ch/fr/blogpost/ou-commence-la-patrie-et-ou-elle-se-termine


Votre absence à la projection du film n'est donc pas liée au fait que le 1er

novembre 2024, Alexandre Arkhangelski a été déclaré agent étranger par le
ministère de Justice russe?

Non, ce n'est pas le cas. Je respecte et j'aime Sasha Arkhangelski. Et je continuerai à le
faire.

En préparant cet entretien, j'ai découvert qu'avant de vous consacrer à la
religion, vous avez étudié à l’Institut d’études cinématographiques de Moscou et
rédigé votre thèse de diplôme sur Andreï Tarkovski. Pourquoi sur lui – et
comment percevez-vous aujourd'hui son film phare, Nostalgia, tourné dans votre
Italie natale ?

 J'ai en effet écrit ma thèse au VGIK, mais je l'ai soutenue à l'Université de Genève. Elle
portait sur l'analyse littéraire des scénarios, et Tarkovski m'intéressait avant tout du point
de vue du symbolisme religieux à l’œuvre dans ses films. Il y en a beaucoup dans tous ses
films. L'idée principale de mon travail était que l'intrigue des films de Tarkovski semble se
répéter de réalisation en réalisation. On peut presque dire qu'il a fait un seul film, car les
sept films sont, en quelque sorte, des variations sur le même thème. Et ce thème est
proche de celui auquel notre film, La Patrie, est consacré : la recherche d'une patrie. Pas
seulement dans Nostalgia, où cela est évident : un intellectuel russe en Italie qui cherche
toujours à retourner en Russie, la Russie spirituelle. Il ne faut pas oublier que ce film a été
réalisé à la fin de l'ère soviétique et précisément au moment où Tarkovski décidait
d'émigrer.



Père Ioann dans le film "La Patrie"

Exactement ! C'est pourquoi ce film est aujourd’hui perçu de manière si
particulière par ceux qui ont été confrontés à un choix similaire !

C'est vrai, c'est vrai. Je dois dire qu'il s'agit d'une recherche très sérieuse et profonde, non
pas d'un pays matériel, mais d'un lien spirituel avec la Russie. Il me semble que tous les
films de Tarkovski parlent d'une recherche profonde de la patrie à l'intérieur de soi. Et cette
recherche est très cohérente, à commencer par le premier film, Ivanovo Detstvo (L’Enfance
d’Ivan), où la recherche de la patrie signifie la recherche de l'enfance par un enfant. Ce
doux enfant a perdu son enfance et se retrouve dans le monde dur des adultes, des soldats
– presque exclusivement des hommes. Il n'y a que quelques femmes qui sont aussi perdues
que l'enfant. Il retrouve son enfance perdue pratiquement après sa mort, dans les dernières
images du film.

 Je ne pense pas que votre accord de participer au film d'Alexandre Arkhangelski
s’explique uniquement par votre amour du cinéma. Il y avait sûrement d'autres
raisons ?

 Oui, bien sûr. Le thème abordé dans le film résonne dans ma vie personnelle. Comme vous
le savez, je suis sarde de naissance, mais ma famille parlait italien, et je ne connais donc
pas très bien ma langue maternelle – le sarde. Comme pour tout Italien, la question de la
petite et de la grande patrie, de ce qui prévaut, est essentielle pour moi. Et puis j'ai quitté
ma terre natale à l'âge de 18 ans, j'ai étudié en Suisse, j'ai vécu en Russie pendant près de
40 ans, j'ai aussi fait des recherches sur l'histoire d'un autre pays, l'Arménie, et maintenant
je vis à Paris... Je pense que le réalisateur a utilisé mon destin comme une sorte de
métaphore pour réfléchir à ce qu'est une patrie. Je suis en train d'écrire un livre sur ce que
signifie être un étranger, un migrant, un réfugié. Il s'intitulera Le Seigneur protège
l’étranger. (Psaumes 145:9).

 Avez-vous eu des problèmes après la sortie du film La Patrie ?

 Non, aucun.

 Vous avez condamné l'invasion massive de l'Ukraine par les troupes russes. Dans
un entretien avec Katerina Gordeeva publié en octobre 2022, vous avez déclaré :
« Je ne soutiens pas, je condamne ce qui se passe depuis six mois en Ukraine, je
considère que c'est une très grosse erreur ». Et à la question de savoir pourquoi
vous restez en Russie, vous avez répondu : « Tant que je serai toléré ici, je n'ai
pas l'intention de partir ». Toutefois, le 7 février 2024, vous avez déclaré que
vous partiez pour servir dans l'église de la Transfiguration du Seigneur, à
Estepona, dans la province espagnole de Malaga, en précisant que « personne ne
m'a puni, personne ne m'a exilé nulle part ». Comme vous le savez, les Russes
ont l'habitude de lire entre les lignes. Que s'est-il donc réellement passé ? Vous
n'étiez plus toléré en Russie ?

 Vous savez, jusqu'à présent, je n'ai reçu aucune punition ni aucune plainte ou réclamation
de la part du clergé ou des agences gouvernementales. Mais la situation est vraiment
difficile, et ceci au niveau mondial. Dans une situation aussi complexe, chacun d'entre nous
doit d'abord déterminer sa propre position, puis comprendre ce qu'il peut et ne peut pas
faire. Je n'avais vraiment pas l'intention de quitter la Russie, mais la vie se charge de faire
ses propres ajustements, et mon départ a été influencé par diverses raisons et



considérations – y compris personnelles. Mon père a 96 ans et je me réjouis de toute
occasion de communiquer avec lui ; d'être proche de lui. C'est pourquoi j'avais depuis
longtemps demandé au Patriarche de me donner la possibilité de servir dans un lieu plus
proche de mon père… ce qui m'a été immédiatement accordé. Pendant un an, j'ai fait des
allers-retours jusqu'à ce que j'aie l'occasion de servir dans le sud de l'Espagne, où je me
suis installé, pensant que ce serait mon lieu de service pour longtemps.

Eglise de la Transfiguration du Seigneur à Estepona

 Mais ce n'est pas ce qui s'est passé...

 Exact. L'endroit est merveilleux, et on y trouve un temple, construit par une famille russe…
et qui plus est propriété privée de cette famille. Au bout d'un certain temps, ces personnes
n'ont plus voulu que je serve dans ce temple. Je ne sais trop pour quelles raisons je ne leur
convenais pas ; nul ne m'en a informé. L'opinion des paroissiens, pour autant que je sache,
n'intéressait personne. Le droit de propriété privée a prévalu. Bien sûr, cette situation
donne à réfléchir sur l'idée que l'on se fait d'un prêtre. Le prêtre est en effet un serviteur,
mais un serviteur de Dieu. Apparemment, certains le considèrent comme une sorte de
domestique.

 Vous conviendrez que cela en dit long sur la manière dont certains envisagent
aujourd'hui la relation avec l'Église dans son ensemble...

 Absolument, mais cela me dépasse.

 Quoi qu'il en soit, le 25 juillet 2024, par décision du Saint-Synode de l'Église
orthodoxe russe, vous avez été mis à la disposition de l'Exarque patriarcal
d'Europe occidentale et, le 19 novembre, par décret de l'Exarque patriarcal –
c'est-à-dire du métropolite Nestor de Korsun et d'Europe occidentale –, vous avez

https://ortodoxestepona.es/fund


été intégré au personnel du clergé de la cathédrale de la Sainte-Trinité à Paris.
Comment doit-on considérer ce nouveau poste dans le cadre de votre carrière :
une promotion ? une rétrogradation ?

 (rires) Vous savez, je ne vois pas du tout mon service comme une carrière. Je ne suis plus
un jeune homme, et ce serait là naïf. Penser à une carrière pour un prêtre serait une
contradiction. C'est du moins ce que j'ai toujours pensé et ce que je pense encore. Bien sûr,
il y a d'autres exemples : certains frères – surtout des moines – font carrière, mais tel n'est
pas mon cas, simplement parce que je suis réaliste : d'abord, l'âge n'est pas bon, et
ensuite, je n’ai pas le bon passeport.

 Une personne extérieure qui observe votre trajectoire ne peut que se demander
comment vous faites pour vous en sortir. Ce n'est un secret pour personne qu'un
certain nombre d'ecclésiastiques russes ont déjà été punis pour avoir condamné
la guerre sous une forme beaucoup moins explicite que la vôtre, et ce n'est pas
en les transférant pour travailler en Europe ! Que pensez-vous, par exemple, du
fait que le clerc de l'église de la Protection de la Très Sainte Mère de Dieu à
Moscou, Dimitri Safronov, ait été privé du droit de porter une soutane et une
croix par décret du patriarche Kirill et envoyé à l'église de Saint-Pimen le Grand
en tant que psalmiste pendant trois ans – cette punition lui ayant été infligée
pour avoir participé au service funèbre d'Alexeï Navalny. Quel commandement a-
t-il violé en célébrant les funérailles d'un homme orthodoxe décédé?

 Je ne connais pas les détails de cette histoire, je ne vais donc pas juger ce cas particulier.
Mais, bien sûr, beaucoup de choses qui se passent dans l'Église aujourd'hui suscitent la
peur, la tristesse et la honte. Quant à moi, oui : j'ai exprimé mon opinion sincère,
simplement en tant qu'être humain, en tant que citoyen, et je crois que tout ministre de
l'Église a le droit de le faire. D'ailleurs, un prêtre – comme toute autre personne – n'a pas
seulement le droit, mais le devoir d’agir selon sa conscience, et personne n'a jamais
annulé ce fait. Et puis... Comme je l'ai dit, je n'ai pas eu d'ennuis jusqu'à présent et j'espère
que je n'en aurai plus.

Centre culturel et spirituel russe de Paris © Wilmotte



Peut-être ignorez-vous que, dès son ouverture en 2016, le Centre culturel et
spirituel russe de Paris, dont fait partie la cathédrale où vous officiez
actuellement, était surnommé « le bunker aux coupoles » – ce qui soulignait la
fusion des autorités de l'État russe et du FSB avec l'Église. Certains Parisiens
l'appellent Notre Dame de Poutine, d'autres Notre Dame du KGB... Avez-vous un
sentiment de malaise dans cette église ?

 Je dois dire que le site destiné à la construction de l'ensemble a été choisi en plein centre
de Paris, sur le quai Branly. Il est de petite taille et ressemble à la forme d’un L, c'est-à-dire
étroit et long. Je me demande même comment les architectes ont réussi à construire tout
cela ici. Je pense que la forme du terrain a dicté la décision de construire non pas un, mais
plusieurs bâtiments - longs et minces. Plus un temple. D'un point de vue esthétique, le
résultat peut plaire à certaines personnes et pas à d'autres : un long mur aveugle peut
ressembler à la plus haute clôture derrière laquelle on peut apercevoir les dômes.
Personnellement, je n'aime pas trop ça.

Pour le reste, ce temple fonctionne comme n'importe quel autre temple de l'Église
orthodoxe russe. 

Dans le film La Patrie, vous parlez franchement du fait que l'Église orthodoxe
russe a déçu de nombreux croyants. Vous évoquez la responsabilité personnelle,
y compris la responsabilité du silence ; de l'absence de condamnation. Après la
sortie du film, le patriarche Kirill de Moscou et de toutes les Russies a publié un
livre intitulé Pour la Sainte Russie : Patriotisme et Foi, dans lequel il déclare que
l'Église devrait être « mobilisée » avec les forces militaires et politiques de la
Russie. Je ne vous cache pas que le fait que vous continuez à travailler pour
l'Église orthodoxe russe est perçue par beaucoup comme une façon d’être au
service de deux maîtres – si l'on se souvient de votre compatriote Carlo Goldoni !
– ou, pour dire les choses plus crûment, comme être au service à la fois du Dieu
et du Satan. Que répondez-vous à cela ?

Je dirais que mon comportement montre que je ne le pense pas. Il n'y a qu'une seule
boussole dans la vie, c'est la conscience, et c'est elle qui doit nous guider. La conscience
nous montre le chemin. Jusqu'à présent, cette boussole non seulement ne m'indique pas de
contradiction, mais au contraire, elle me montre que ma place en ce moment et dans cette
situation est ici. Peut-être est-ce précisément parce que la situation n'est pas simple. Un
prêtre doit être là pour les gens, là où c'est plus difficile. Oui, l'Église a déçu beaucoup de
gens. Mais, hélas, cela arrive souvent, car nous sommes tous des êtres humains, y compris
le clergé. Eux aussi se déçoivent eux-mêmes et déçoivent ceux qui les entourent. Je crains
de décevoir beaucoup de gens chaque jour. Mais si je sentais que mon ministère dans une
congrégation particulière était contraire à mon engagement envers le Christ, je quitterais
cette congrégation.

 Comme tout prêtre, je sers Dieu tout en servant une congrégation particulière, qui peut
traverser des périodes plus ou moins bonnes et être représentée par des supérieurs plus ou
moins bons. Il en a toujours été ainsi, depuis le début de l'Église, et il suffit de lire les Actes
des Apôtres pour s'en convaincre. D'ailleurs, l'une des premières hérésies que l'Église a
condamnée est celle qui consiste à considérer l'Église comme une communauté de
personnes en soi irréprochables et saintes. En fait, l'Église est une communauté de
personnes qui veulent tendre vers la perfection mais qui, très souvent, en sont encore loin.

https://nashagazeta.ch/news/les-gens-de-chez-nous/zhan-mishel-vilmott-u-russkih-silnyy-harakter


Père Ioann (DR)

Dieu a donné à l'homme le libre arbitre, la liberté de choix. Beaucoup de fidèles
sont aujourd'hui désemparés, déchirés entre leur habitude de croire la parole de
l'Église, qui bénit aujourd'hui la guerre, et la voix de leur propre conscience qui



crie contre le meurtre. Ne pensez-vous pas qu'en continuant de servir dans
l'Église orthodoxe russe qui représente le Patriarcat de Moscou, vous, un homme
à qui s’offre le choix tout simplement grâce à un passeport italien, avez fait un
choix qui semble erroné pour beaucoup de gens ?

 Je comprends ce que vous dites. Permettez-moi de vous donner deux exemples. Un
homme qui a joué un rôle très important dans ma vie est le père Alexandre Men. Il a été
élevé dans l'Église des catacombes. [Église des catacombes - un nom collectif pour les
représentants du clergé orthodoxe russe, les laïcs, les communautés, les monastères, les
fraternités, etc. qui, depuis les années 1920, pour diverses raisons, se sont retrouvés dans
une situation illégale. - Note N.S.] Pour autant, il a continué à accepter l'ordination dans
l'Église orthodoxe russe du Patriarcat de Moscou et a cru que sa place était là : dans les
années 1960-1980, cela lui a donné beaucoup plus d'opportunités, qu'il a utilisées tout à
fait consciemment. On sait qu'il a eu beaucoup d'ennuis, notamment des interrogatoires à
la Loubianka [le siège du KGB – N.S.], etc. Néanmoins, il est resté dans l'Église et a refusé la
possibilité qui lui était offerte d'émigrer.

 Un autre exemple est celui du père Anthony Surozhsky, l'un des plus brillants
représentants – à mon avis – de l'orthodoxie au XXe siècle. Comme moi, il a toujours eu un
passeport étranger en poche. Et toute sa vie, il est resté membre du clergé de l'Église
orthodoxe russe du Patriarcat de Moscou. Lorsque, vivant à Paris, il s'est tourné vers Dieu, il
a trouvé la seule église du patriarcat de Moscou qui existait dans cette ville et a commencé
à s'y rendre. Je suis sûr qu’il ne poursuivait aucun objectif carriériste ! On lui a souvent
demandé pourquoi il n'avait pas préféré l’Église russe à l’étranger, qui était en opposition
avec les autorités moscovites, ou pourquoi il n'avait pas profité des nombreuses autres
opportunités qui existaient, par exemple, au sein du Patriarcat de Constantinople. Je pense
que son choix était le bon, car malgré les conditions difficiles, il a pu faire beaucoup,
beaucoup de choses.

 Mon choix n'est donc pas si original. Vous avez cité Goldoni comme exemple, et c'est un
bon exemple. Qu'un prêtre « serve deux maîtres » est une citation directe de l'Évangile. Ce
n'est en aucun cas acceptable. Si soudain mon appartenance à une communauté humaine
signifiait une telle trahison devant ma conscience – c'est-à-dire servir deux maîtres –, je
quitterai cette communauté au même moment.

Dans le film La Patrie, vous comparez l'Église à une mère malade que vous ne
pouvez pas quitter. En d'autres termes, vous admettez que l'Église russe
orthodoxe est malade. Dans ce cas, quel diagnostic portez-vous sur elle, et quels
sont les possible traitements de sa maladie ?

 (rires) Bonne question, même s'il m'est difficile d'y répondre. Je ne sais pas quel est le
diagnostic. Mais je sais que le seul remède est de vivre l'Évangile, ce que tout chrétien
devrait être en mesure de comprendre. Dans les dernières années de la vie de ma mère, je
n'avais qu'un seul rêve : être à ses côtés au moment de sa mort. Malheureusement, cela
n'a pas fonctionné : ma mère est décédée alors que j'étais à Moscou. Mon père, mon frère
et sa femme – tous médecins – s'occupaient très bien de ma mère ; d'autres membres de la
famille et du personnel médical étaient également à proximité. J'étais donc bien conscient
que, personnellement, je ne pouvais pas faire grand-chose pour ma mère. D'ailleurs, ces
derniers temps, je ne savais même pas si elle était consciente de ma présence. Mais vous
savez, quand on aime quelqu'un, on veut être avec cette personne précisément quand c'est
difficile pour elle.



 Notre Église est gravement malade, et je ne vais pas m'en séparer, parce qu'elle m'a
ordonné, me tolère et, je l'espère, m'aime. Je ne suis pas assez naïf pour penser que je
peux sauver l'Église ! Et là, c'est comme avec ma mère : je ne sais pas à quel point elle
comprend et apprécie ma présence auprès d'elle... Mais que faire ? En matière d'amour,
tout ne s'explique pas ! J'ai le sentiment et la conviction que c'est dans cette Église, l'Église
orthodoxe russe du Patriarcat de Moscou, que je dois rester, aussi difficile que cela puisse
être. Et cela peut être difficile, et même très difficile.

Qu'aimeriez-vous dire à ceux qui célèbrent aujourd'hui le Noël orthodoxe ?

 Le Sauveur est né un bébé sans défense dans une crèche, dans une étable, parce qu'il n'y
avait pas de place pour lui dans les auberges, comme il est écrit dans l'Évangile. Il est né
dans une période politique très difficile. Les deux évangélistes qui racontent sa naissance,
Luc et Matthieu, font référence aux autorités politiques de l'époque : Auguste, Quirinius,
Hérode. Rarement dans l'histoire il y eut un personnage comme Hérode dont tout le monde
avait unanimement une si mauvaise opinion. C'était un malade mental, d'une cruauté et
d'une violence inouïes. Et c'est sous son règne que naît le Fils de Dieu. Et il n'est pas né en
tant qu'empereur, mais en tant qu'enfant sans défense. Je pense que l'icône de la Nativité
est très importante et instructive à notre époque.

 PS: 

Chers lecteurs ! Durant les derniers jours de l’année passée, à ma grande surprise, diverses
contributions financières me sont parvenus sur le compte du journal. Émanant de
personnes que je ne connais pas personnellement, elles m’ont beaucoup touchées ! Ce
n’est pas là qu’une question d’argent – lequel argent manque toujours et dans tous les
médias ! Plutôt, j’y lis un geste de soutien à ce que je fais; un signe d’approbation des
sujets que je choisis pour mes chroniques, mais aussi de l’accent qui les marque. Merci à
ces personnes généreuses qui se reconnaitront ! Et si d’autres souhaitent les suivre, voici
comment… Bonne année à vous tous !

Source URL:
https://www.rusaccent.ch/blogpost/pere-ioann-il-ny-quune-seule-boussole-dans-la-vie-cest-l
a-conscience


