
Опубликовано на Швейцария: новости на русском языке (https://nashagazeta.ch)

« Le silence n'est pas toujours un signe
d'accord »  

18.10.2024.

Natalia Ivanova Photo © Nashagazeta

Natalia Borisovna Ivanova n’est pas une inconnue en Suisse, et non pas seulement au sein
du Cercle russe où elle est déjà intervenue à plusieurs reprises. Le fait qu'elle soit à la fois
une figure importante du processus littéraire contemporain et une autorité en général vient
d’être notamment prouvé par le fait que six professeurs de l'Université de Genève et une
de l'Université de Lausanne étaient assis dans l'auditorium du Boulevard des Philosophes…

https://nashagazeta.ch


et qu’ils prenaient assidûment des notes sur son récit. Moi de même !
 
L'invitée a été présenté par l'un des fondateurs du Cercle russe, le célèbre professeur
slaviste Georges Nivat. Son discours d’introduction, d’à peu près un quart d’heure, pourrait
être publié comme un essai en soi : « Sur la vie et l'œuvre de Natalia Ivanova ». Il a en fait
une présentation fort cordiale : oui, leur amitié dure depuis 35 ans, et ils ont en commun
beaucoup de souvenirs, depuis leurs nombreuses rencontres aux quatre coins du monde
jusqu'à leur « sortie commune dans l'espace », lors d’une conversation avec un astronaute
– fan de Boris Pasternak !

Natalia Ivanova et Georges Nivat © NashaGazeta

 
« Bien sûr, je ne l'expliquerai pas aux personnes présentes ce qu’est la langue d'Ésope,
cette écriture secrète présente presque constamment dans la littérature soviétique et post-
soviétique. Il s'agit d'un contrat de compréhension entre l'écrivain et le lecteur, selon lequel
le lecteur est capable de lire entre les lignes, et l'écrivain est capable d'écrire de manière à
ce que le lecteur, entre les lignes, comprenne le sens de ce qui est dit ». C'est par ces mots
que Natalia Ivanova a ouvert sa conférence, attirant l'attention du public sur le livre
récemment publié de feu Lev Losev : La langue d'Ésope dans la littérature.
 
A mon tour, je ne vais pas expliquer à vous, mes lecteurs, ce qu'est la langue d'Ésope, et
me contenterai d'ajouter à cette « non-explication » de Natalia Ivanova que le poète et
fabuliste grec Ésope, qui vraisemblablement vécut vers 600 avant J.-C., était un esclave de
par son statut social, et qu'il ne pouvait donc critiquer ses maîtres dans un texte ouvert ;

https://nashagazeta.ch/news/culture/boris-pasternak-v-otkrytom-kosmose


qu'en conséquence il choisit de remplacer les personnes par des animaux aux
caractéristiques correspondantes. Les disciples les plus évidents de ce Grec des anciens
temps sont sans doute Jean de La Fontaine pour les francophones et Ivan Krylov pour les
russophones ; deux écrivains qui, bien que n'étant pas des esclaves, ont rattrapé – et
même dépassé – leur maître. Ésope, toutefois, a d'autres adeptes, et ils sont très
nombreux. Dans la littérature russe, la tradition qui vise à utiliser la langue d'Ésope a
commencé à prendre forme à la fin du XVIIIe siècle – c'est-à-dire à partir du moment où
Catherine la Grande a officiellement établi l'institution de la censure et la profession de
censeur. L'expression même de « langue d'Ésope » a été utilisée pour la première fois dans
mon pays par Mikhaïl Saltykov-Chtchedrine, un grand maître de cette technique.
L'expression et la technique littéraire qu'elle désigne ont pris racine, du fait que l'esclavage
intellectuel n'avait pas disparu en 1861, avec l'abolition du servage ; aussi fallut-il trouver
des moyens de contourner les nouvelles interdictions et les nouveaux obstacles.
 
La conférence de Natalia Ivanova s’avéra être un cours magistral, non seulement du point
de vue de la maîtrise de la matière, comme on le dit souvent, mais de l’impression d’y
vivre. Transitions faciles et naturelles d'un nom illustre à un autre ; abondance de citations,
de parallèles subtils, de comparaisons et d'oppositions ; soin apporté à mener l'auditeur
vers des conclusions apparemment évidentes... J’ignore ce que les professeurs présents
auront écrit à ces propos ; il reste que les « simples mortels » présents dans l'auditoire
auront noté les noms d'auteurs et d'œuvres qui avaient peut-être échappé à leur attention,
mais qui figurent désormais sur la liste des lectures obligatoires. De mon côté, écoutant
Natalia Ivanova, me sont revenus les cours sur la littérature grecque ancienne du
professeur Elizaveta Kouchborskaïa : nous avions l'impression qu'elle venait à l'auditorium
Communisticheskaya (Communiste) de la Faculté de journalisme de l'Université d'État de
Moscou juste après une causerie avec Homère (ou Ésope), et qu'elle était impatiente de
déverser sur nous, étudiants, les dernières nouvelles sur les aventures d'Ulysse. Or des
nouvelles, il y en avait.
 
Et c'est ce qui s'est passé ici, à Genève. Le premier auteur mentionné par Natalia Borisovna
est Iouri Trifonov, le héros de son premier livre et de sa thèse de doctorat : bien qu'aucun
des romans de Trifonov publiés de son vivant ne mentionne Staline, tous les lecteurs
savaient exactement de quoi il s'agissait.
 
Le processus de contournement de la censure s’est introduit dans la littérature russe
moderne en 1921, année où Evgueni Zamiatine a écrit son roman Nous autres. Mais
comment et par quels moyens ? « Bien sûr, par les moyens propres à chaque écrivain »,
explique Natalia Ivanova. « Dans de nombreux cas, la censure les décelait et retardait de
plusieurs mois la parution des revues. Mais dans le théâtre de Youri Lioubimov, par
exemple, on montait des pièces dans lesquelles ce qui était soigneusement caché était
immédiatement perçu par le public, tout en échappant aux censeurs ; aussi la pièce avait-
elle le droit d'exister. Il en résulte que les écrivains ont en quelque sorte négocié avec le
temps – et pas seulement avec le lecteur –, élaborant une stratégie de comportement et
des tactiques de relations avec le lectorat ».
 
Pour donner suite à ces propos, Natalia Ivanova a récité, dans l'auditorium de l'Université
de Genève, le poème « On ne choisit pas le temps » d'Alexandre Kouchner ; une œuvre
datant des années 1970, qui utilise de manière transparente la langue d’Ésope. « La langue
d’Ésope parle ici du stoïcisme que doit posséder une personne vivant dans un pays à
l'époque soviétique ».
 



Dans une réponse inattendue à la tactique de Kouchner, le futur Prix Nobel de la littérature
Joseph Brodsky a écrit sa « Lettre à une oasis », qui commence par « Ne vous occupez pas
de moi » et qui est également rédigé en langage ésotérique. « Il est intéressant que
Brodsky s'adresse à Kouchner par le biais de métaphores, d'allusions, d'images de fables,
alors qu'il n'était pas du tout obligé d'utiliser la langue d’Ésope, mais qu'il pouvait dire
directement ce qu'il pensait. On sait que, dans l'un de ses essais, Brodsky a fait l'éloge de
la langue d’Ésope qui permettait un contrôle artistique de sa propre pensée et donnait des
résultats artistiques remarquables, y compris dans la littérature de la période soviétique,
comme dans la période post-soviétique », a commenté Natalia Ivanova, en passant tout
naturellement au Sauf-conduit de Boris Pasternak dans lequel, en 1929-1930, cet autre Prix
Nobel parle de sa vie en décrivant Venise. Dans la traduction qu’en donne Michel
Aucouturier, la citation est la suivante : « Tout autour des gueules de lion, qui vous hantent
partout, qui fourrent leur nez dans tout ce qui est intime, qui flairent tout – des gueules de
lion qui engloutissent une vie après l’autre dans le secret de leurs tanières. Tout autour le
rugissement de lion d’une fausse immortalité, que l’on peut imaginer sans rire parce que
tout ce qui est immortel est entre ses mains et solidement tenu en laisse par ses griffes de
lion. Tout le monde le sent, tout le monde le tolère ». 
 
Détail piquant, qui vaut d’être relevé : dans la traduction du même Sauf-conduit due à
Nathalie Azova et publiée en 1959 par les éditions Buchet-Chastel, ces lignes manquent !

https://nashagazeta.ch/news/les-gens-de-chez-nous/mishel-okutyure-moe-mirovozzrenie-skladyvalos-pod-vliyaniem
https://nashagazeta.ch/news/les-gens-de-chez-nous/mishel-okutyure-moe-mirovozzrenie-skladyvalos-pod-vliyaniem


Une gueule de lion à Venise © NashaGazeta

 
Ceux qui sont allés à Venise ont vu, bien sûr, ces gueules de lion, entre les bouches



fendues desquelles les bons citoyens étaient invités à déposer des dénonciations contre
ceux qui n'honoraient pas la sainte Église. « Les rédacteurs du magazine Zvezda, qui a
publié Sauf-conduit, en ont parfaitement compris le sens », souligne Natalia Ivanova, qui
cite également Le Tireur, un poème de Boris Pasternak sur le suicide imprégné de la langue
d’Ésope, et qui contient ce vers poignant ici traduit par Armand Robin : « Accorde-moi
d’être un bond au-dessus de la mort ignominieuse. »
 
« La langue d'Ésope peut aussi se cacher derrière une traduction littéraire », rappelle
Natalia Ivanova, citant l'exemple du poème d'Anna Akhmatova : A la manière de l’arménien
(« Je viendrai dans ton rêve comme un mouton noir"), écrit alors que son mari, le poète Lev
Gumilev, était de nouveau emprisonné, et qui fut imprimé seulement après sa mort, en
1966, dans le magazine Radio et Télévision. Pourquoi ? – mystère.
 
Natalia Borisovna a également rappelé qu'en 2025, nous célébrerons (« ou nous nous
souviendrons ») le 90e anniversaire du premier Congrès international des écrivains pour la
défense de la culture qui s'est tenu à Paris du 21 au 25 juin 1935.  Un Congrès au cours
duquel Boris Pasternak a prononcé la phrase légendaire : « La poésie est couchée dans
l'herbe... » ; sur quoi la salle s'est levée. Puis, il a appelé, non pas à l'unification, mais à
l'indépendance de la personnalité créatrice. « Ceux qui l’ont compris, l’ont compris ».
 
« Le silence de nombreux écrivains dans les années 1930 était un signe de désaccord avec
ce qui se passait, tout comme leur changement de genre habituel était une forme
d'expression de leur position », affirme Natalia Ivanova ; et j’entends dans cette déclaration
une réponse à ceux qui, sans risquer de s'en prendre aux “classiques”, jettent facilement la
pierre à leurs contemporains qui se trouvent aujourd'hui dans une situation similaire.



Natalia Ivanova © NashaGazeta

 
Boris Pasternak et Le Docteur Jivago ; Anna Akhmatova et Poème sans héros ; Andreï
Platonov et sa critique littéraire ; Iouri Tynianov et Le lieutenant Kijé ; le livre d'Arkadi
Belinkov sur Iouri Tynianov, dans lequel l'auteur « invente la langue d’Ésope du second
degré », de même que sa Capitulation et mort de l'intellectuel soviétique sur Iouri Olecha ;
le poème Dégel de Nikolaï Zabolotski, publié dans le n° 10 de la revue Novyi Mir de 1953…
Ce ne sont là que quelques-uns des « crypteurs » littéraires énumérés par Natalia Ivanova,
auxquels ont été ajoutés les noms de crypteurs au théâtre - Youri Lioubimov, Anatoli Efros,
Gueorgi Tovstonogov avec son brillant Malheur d'avoir trop d'esprit de 1962, dont on peut
trouver un enregistrement sur Internet – un chef d’œuvre. La langue d'Ésope et les textes
écrits par son entremise pouvaient être perçus par les Occidentaux comme une manière
servile d'écrire ; en revanche, pour le public qui les lisait et les déchiffrait en Russie, ils
constituaient, pour reprendre le titre du roman de Boulat Okudjava, « une gorgée de liberté
», car ils signifiaient : « Je suis un homme libre, je peux lire le message qu'un autre homme
libre a crypté et m'a fait parvenir ».
 
Cette phrase clé de la conférence de Natalia Ivanova a été suivie d'une nouvelle liste de
noms et de titres – chacun accompagné de commentaires très intéressants. Evgueni Markin
et son poème Le baliseur, avec le héros Isaich, clin d’œil à peine camouflé à Alexandre
Soljenitsyne ; les fantaisies historiques de Boulat Okoudjava et le roman de Iouri Davydov,
Le temps sourd de la chute des feuilles ; le roman de Youri Trifonov, Impatience, datant de
1972 ; Fazil Iskander et sa Constellation de Kozlotur, son rire contre la peur et l'invention du
concept de “stagnation” dans le sens du « temps dans lequel nous nous trouvons debout
» ; Gueorgui Vladimov et son Fidèle Rouslan ...
 
« Le début de la période de la “perestroïka et de la glasnost” a été, d'une part, une période
euphorique, car toutes les œuvres du passé – soit rognées, soit à moitié ou complètement
interdites – ont été imprimées, et d'autre part la prose elle-même est passée au discours
direct », note Natalia Ivanova, qui cite les romans de Sergei Kaledine ; elle admet, ce
faisant, que « ce discours direct a donné au lecteur beaucoup moins que, par exemple, les
récits de Vladimir Makanine, qui lui a continué à écrire en langue d’Ésope ». Dans l'un de
ces récits intitulé « Trou d’homme », le héros, qui s'écorche la peau, descend par une
trappe sous la surface d'une ville pleine de dangers, où circulent les miasmes des ordures,
et se retrouve dans un monde où il fait clair, chaud et confortable, contrairement au terrible
monde d'en haut – sauf qu'il n'y a pas d'air. Le héros s'en rend compte et, s'écorchant une
fois de plus la peau, il remonte à la surface. « À mes yeux, Makanine avait besoin d'une
allégorie très compréhensible ; l'histoire est peut-être encore plus pertinente aujourd'hui
qu'en 1991, lorsqu'elle a été publiée », déclare Natalia Ivanova. Elle poursuit : « Le langage
de la fiction post-soviétique est différent ; il est facile ; il est compréhensible pour tout le
monde. Même si le texte fourmille de nouvelles idées progressistes, il se caractérise par
une narration de la vie quotidienne, une composition lexicale limitée, une syntaxe simple et
l'utilisation de mèmes soviétiques et de la mémoire culturelle collective soviétique ». Cette
littérature est d'ailleurs abondante, « à commencer par Viktor Pelevine, qui s'appuie sur ce
type de techniques » par opposition à « Mikhaïl Chichkine, dont les romans sont tous écrits
d'une manière complètement différente ». Par ailleurs, dans le livre allégorique de Pelevine,
La vie des insectes, tous les « problèmes de société décrits sont cryptés afin, à mon avis,
de renforcer l'écho artistique, de sorte que le texte ne soit pas perçu uniquement comme
un simple coup d'un soir ».
 



Les noms de Maria Stepanova et de Fokus, son roman plein de sous-entendus ; de Vladimir
Sorokine et de son style incroyablement riche ; de Denis Goutsko et de son roman Le
Russophone ; de Roman Sentchine et de son langage plutôt direct, sans fioritures ; des
poètes Sergueï Gandlevski, Mikhail Eisenberg et Youri Gougolev… tous ces noms ont été
ensuite mentionnés dans l'auditoire de l'UNIGE.
 
« La fixation du désespoir dans un langage ésopique, où tout est dit mais rien n'est nommé
directement, est plus efficace sur le plan artistique qu'un mot publicitaire direct en prose
littéraire », déclare Natalia Borisovna Ivanova, livrant au public son opinion personnelle.
Suite à quoi elle fait une confession elle aussi très personnelle : « Écrire ou ne pas écrire ?
Et si l'on écrit, sur quoi et comment ? Personnellement, je me suis rendu compte qu'à partir
d'un certain jour, je ne pouvais plus écrire de critiques littéraires, de comptes rendus,
réfléchir au rôle de tel ou tel genre. J'ai commencé à penser que nos grands écrivains
avaient vécu des périodes encore plus sombres et plus difficiles qu'aujourd'hui, et je me
suis de nouveau tourné vers leur héritage :  les journaux intimes et les lettres de Boris
Pasternak, d’Anna Akhmatova, d’Olga Freidenberg, les mémoires de Nadejda Mandelstam,
la correspondance de Lev Goumilev et Emma Gerstein, les mémoires d'Isaiah Berlin. Je me
suis tourné vers eux, ai changé mon “genre”  et leur ai demandé conseil : j'avais besoin de
consulter quelqu'un. Cela aide à survivre à l'apogée du genre de la dénonciation, à garder
la croyance que tout ce qui est éphémère passera, et que le plus important restera, comme
leur héritage. »
 
Vaut-il la peine de déchiffrer pour vous de quel « certain jour » il s’agit, ou est-ce
suffisamment clair ?

Source URL:
https://www.rusaccent.ch/blogpost/le-silence-nest-pas-toujours-un-signe-daccord


